


Curadoria de textos do Blog do Instituto 

LetraPreta



3

Organização

Gabriela Rabello de Lima, Maurício Silveira Cardoso, Rafaele Cristi-
ne Barcelos dos Santos Luiz Ribeiro

Capa e diagramação 
Inara Marchi

Ilustrações
Inara Marchi

Dezembro de 2025

Licença Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0: O conteúdo do e-book pode ser reproduzido sob as 

condições estabelecidas pela Licença Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0. Esta licença permite que 

o material seja copiado e redistribuído apenas se for garantida a atribuição aos autores de cada con-

teúdo reproduzido. A utilização desta licença só é possível para uso não comercial, sem qualquer 

tipo de modificação. Os termos da licença podem ser consultados em: https://creativecommons.org/

licenses/by-nc-nd/4.0/deed.pt



4

Prezadas pessoas leitoras e entusiastas do Letra, 
Esta é a nossa segunda obra comemorativa do Instituto. Diferen-

temente da primeira, este livro nasce de um gesto de curadoria: a seleção 
dos nossos 100# textos mais significativos publicados ao longo da traje-
tória do Blog deu Letra. O nosso blog é mais do que um espaço de publica-
ção. Ele se consolidou como um território de circulação de ideias, expe-
riências e ferramentas voltadas à educação antirracista e ao letramento 
racial, dialogando também com a cultura negra, as escrevivências e, mais 
recentemente, com a linha descomplicando artigos, criada para tornar 
produções acadêmicas mais acessíveis a diferentes públicos.

A proposta desta obra foi justamente essa: reunir parte do que pro-
duzimos de forma mais potente, diversa e comprometida, para que mais 
pessoas possam acessar, refletir e utilizar esses conteúdos em seus pró-
prios contextos, como escolas, na sua formação pessoal, na  sua comu-
nidade ou na vida cotidiana. Esta nossa segunda obra comemorativa do 
instituto trata-se de um recorte intencional, pensado a partir da relevância 
dos temas, da força das narrativas e do impacto que esses textos tiveram 
ao longo deste ano. Em muitos casos, as pessoas autoras aqui presentes 
publicaram mais de um texto ao longo do ano e foi difícil escolher o me-
lhor texto. Por isso, convidamos você a ir em nosso site, conferir os demais 
textos e também as referências completas, que por razão e estilo da obra 
optamos por não inserir neste ebook. Estes textos também podem ser ci-
tados para fins de estudos e pesquisas.

No mais, celebrar esta segunda obra comemorativa do letra é rea-
firmar o compromisso do Instituto com a produção e a democratização 
de conhecimentos negros, críticos e situados, além da construção de 
memória coletiva. Agradecemos a todas as pessoas autoras que ainda 
seguem conosco e as que, por alguma razão, precisaram se ausentar do 
Letra, essa obra representa o nosso muito obrigado por toda a dedicação 
e conhecimento propagado pelas palavras de cada um/a. Que estas pági-
nas sigam dando Letra, abrindo caminhos e fortalecendo práticas educa-
tivas mais justas, inclusivas e conscientes.

Gabriela Rabello 
Fundadora do Instituto

Prefácio



5

Os assass*n@s de Zora

Será que o Brasil é laico mesmo?

Educação Quilombola e suas Confluên-
cias: Saberes, Territórios e a Filosofia de 
Nêgo Bispo

O boneco feito de água

Sobre dores e amores de um pai e professor

No Brasil, país em que uma mulher é morta a cada 4 ho-
ras, ainda há dúvidas de que precisamos ter uma 
ministra negra no STF?

A aquilombagem crítica como 
método de reexistência

A falta de representatividade e os 
impactos sofridos ao longo da vida

Homem com H

Não será um texto sobre Amizade

Medo ou Respeito: A Delicadeza de 
Criar um Filho

7
9

12

15

17

20

22

25

28
31
33

SUMÁRIO



6

Quando nada é seguro, tudo é possível!

Violência contra mulheres : Enquanto 
estivermos nas estatísticas, Haverá luta!

Bioética e conceitos de Saúde/doença: a 
mitologia contida nos Itans de Exu e Omolu 
num conceito decolonial

Quando a lei não basta.

A Fé é o alicerce da vida!

Beatriz Nascimento: Presente! So-
mos Atlânticas, somos Ngola Djanga

28 de outubro de 2025: necropolíti-
ca e o genocídio nas favelas do 
Rio de Janeiro.	

O combate ao racismo linguístico é 
inadiável

Férias? Nosso corre sempre foi outro!

38

41

43

46

52

55

61

63

66

Quando o estigma se transforma 
em violência psicológica

35



Os assass*n@s
DE ZORA

Aline de Moura Rodrigues



8

“Desculpe. Eu só sei escrever.”
A mão bonita e preta pendia da cadeira onde estava sentada, ela 

rasgava mundos. As unhas vermelhas apontavam para o lápis caído no 
chão. Sobre a mesa, além da máquina de escrever, havia canetas e papéis. 
Em um fundo branco se lia: “por quanto tempo ainda…” Sua letra bonita, 
redondinha e bem-feita, entregava que aquela não era a primeira vez que 
ela escrevia à mão.

Ao lado do papel onde se lia a frase última, havia um cupom fiscal 
amassado. Em letras negritas, o nome de um supermercado, um horário e 
uma cidade: Porto Alegre. As mesmas mãos que agora pendem da cadei-
ra, horas antes carregavam sacolas e antes ainda, um cesto de compras, 
também vermelho. No labirinto do cotidiano, sua simples necessidade era 
comprar comida. O coração palpitava forte a cada esquina, entre queijos 
e caixas de sabão em pó. Ao seu lado, sempre uma sombra além da sua, 
a acompanhava. O ritmo frenético aumentava à medida que ela se movia 
entre os corredores. A cada escolha, uma palpitação. O que haveria de er-
rado?

Como pode alguém ter duas sombras? Mas nos corredores do labi-
rinto da fome, ela tinha sempre mais de uma.

A cabeça tentava fugir para outros pensamentos. Lembranças 
boas de labirintos da infância, onde tudo parecia doce. Agora, neste cor-
rer sem sair do lugar, até a fome ela foi perdendo, enquanto sua segunda 
sombra foi se multiplicando, seu coração pulsando mais e mais e mais… 
“já era hora de ir embora”, ela pensou. Foi para o caixa, pagou pelas suas 
compras e as sombras todas, fragmentadas, riam e cochichavam coisas. 
E ela só pensava: “por quanto tempo ainda”.

Escrita não é jogo de mímica
Não se escreve esperando que o outro adivinhe o que você quis 

dizer. Se escreve dizendo. Sem pedir licença, sem cuidado e sem medo. 
Quem disse que se escreve assim? Como fazer? Apenas deixar-se levar 
pelos dedos no teclado, pela voz no microfone, pela linha do tempo.



SERÁ QUE O BRASIL

É LAICO MESMO?

Ana Beatriz Ferreira Nepomuceno (Trix)



10

Vivemos em uma sociedade adoecida. Em 2025, se naturalizou 
que deputados usem seus privilégios como forma de precarizar ainda 
mais um país em que mulheres não têm voz sobre seus próprios corpos. 
Motivados pelo ego e pelos prazeres fingidos por uma falsa ideia de moral 
cristã, usam suas religiões como defesa para justificar suas violências.

 
Nesta quarta-feira (5), durante as discussões sobre mudanças no 

Imposto de Renda na Câmara dos Deputados, 317 parlamentares decidi-
ram que sua autoridade e atenção, nesse momento, deveriam se voltar a 
medidas que nos fazem retornar ao ano de 1600. Votaram a favor de pro-
postas que restringem o acesso a um aborto seguro e acompanhado para 
crianças vítimas de estupro.

 
Com a absurda ideia de permitir que homens cristãos decidam so-

bre o direito das mulheres — e pior, das crianças — que sofreram violên-
cias inimagináveis, esses parlamentares agem sob a ilusão de que o “Deus 
deles” está à frente dessa missão “em prol da vida”. Uma vida que só existe 
quando lhes convém.

 
Se continuarmos dando liberdade a essas pessoas que dizem nos 

“representar”, será que, daqui a alguns anos, nós, mulheres, ainda teremos 
o direito de votar? Ainda poderemos ter conta em bancos? Ser mulheres 
em relacionamentos homossexuais também será considerado uma vio-
lação à vida?

 
Essas são perguntas que mais tememos responder, justamente 

por estarem cada vez mais próximas da nossa realidade.
 
Mais de 34 mil crianças e adolescentes vivem em união conjugal. 

Entre as que têm 10 a 14 anos, em 8 a cada 10 casos as meninas estão 
em relações não oficializadas. E a pergunta é: se isso é crime, onde estão 
esses deputados nesses casos?

 Estão votando para que uma criança violentada por seu genitor, 
por um parente ou até mesmo na escola dê à luz, tudo para que possam 



11

sustentar uma falsa realização de um sistema “pró-vida”. Existem cerca 
de 9 mil crianças e adolescentes em situação de rua no Brasil, segundo 
dados recentes. Onde estão os “defensores da vida” quando se trata de 
garantir o direito dessas crianças a ter infância, educação, saúde básica e 
um lar digno?

 Até onde iremos parar se continuarmos deixando que pessoas, ar-
madas com sua moral cristã, nos defendam de um lugar que sequer ocu-
pam?

 
E digo mais: muitas dessas pessoas cometem as mesmas violên-

cias que condenam. Não existe “clima” entre um velho e uma criança!



Educação Quilombola

e suas Confluências:

Saberes, Territórios 

e a Filosofia

de Nêgo BispO

Anelise Silveira Cardoso



13

A educação quilombola é um campo de resistência e afirma-
ção identitária que se estrutura na defesa dos saberes ancestrais, das prá-
ticas comunitárias e do direito à diferença. Enraizada nos territórios onde 
se preservam memórias de luta, espiritualidade e modos próprios de viver, 
essa educação ultrapassa o espaço escolar e se manifesta como uma 
pedagogia da terra, da coletividade e da ancestralidade.

As comunidades quilombolas produzem conhecimento a partir de 
suas experiências históricas e culturais, valorizando o trabalho coletivo, a 
oralidade, a relação simbiótica com a natureza e a transmissão intergera-
cional dos saberes. Essa forma de educar parte de uma cosmovisão em 
que o território é também escola, arquivo e fonte de vida. Assim, a edu-
cação quilombola rompe com a lógica eurocêntrica e colonial de ensino, 
propondo uma aprendizagem situada, que reconhece o saber popular 
como legítimo e fundamental para a formação humana.

Nesse contexto, a contribuição do pensador e poeta quilombola 
Nêgo Bispo (Antônio Bispo dos Santos) é central para compreender as 
confluências entre educação, cultura e política. Em suas reflexões, Nêgo 
Bispo propõe o conceito de “contracolonização”, que se contrapõe ao 
projeto histórico de colonização e nega a imposição de um único modo 
de existir. A contracolonização, segundo ele, não é um movimento de vin-
gança, mas de reexistência  à afirmação da vida em seus múltiplos modos 
de ser, viver e saber. Para Nêgo Bispo, os quilombos são espaços de con-
tinuidade e invenção. Ele defende que “enquanto os colonizadores pro-
duzem coisas, os quilombolas reproduzem a vida”, indicando que a lógica 
comunitária quilombola se baseia na circularidade, na reciprocidade e na 
partilha. Essa perspectiva se alinha à ideia de uma educação do território, 
em que o aprender é inseparável do viver e do conviver.

As confluências da educação quilombola estão, portanto, em seu 
caráter integrador e plural. Ela dialoga com a educação popular, com os 
movimentos sociais e com as epistemologias negras e indígenas, produ-
zindo pontes entre os saberes da tradição e as urgências contemporâne-



14

as. Trata-se de uma pedagogia da resistência, que questiona o racismo 
estrutural e propõe novas formas de se pensar o currículo, a escola e o co-
nhecimento a partir do chão da comunidade.A valorização da educação 
quilombola é também um ato político de enfrentamento ao epistemicí-
dio  a destruição sistemática dos saberes não ocidentais. Ao reconhecer 
as vozes quilombolas, a escola se torna um espaço de diálogo e eman-
cipação, capaz de formar sujeitos críticos, conscientes de sua história e 
comprometidos com a transformação social.



O BONECO FEITO

DE ÁGUA
Esfinge



16

Fitando  os reflexos do passado, hoje me olho no espelho e não me reconheço.
Não reconheço minha imagem, nem o ser tão maleável que sustenta máscaras
com firmeza e medo.
Enquanto o caos ao meu redor pingava lentamente, me pego no colo três vezes ao 
dia — só para manter o horizonte à vista.

A gente muda.
A gente se adapta.
A gente é o que precisa ser.
E, muitas vezes, sem querer ser.
Aceitamos papéis em peças de teatro antes mesmo do espetáculo começar.

E no ato final, a gente sorri, esboça felicidades e aceita.
A gente se encaixa em espaços que não são nossos, em histórias que nos escolhem.
E, sem perceber, passam segundos, minutos, horas, anos…
Quando me volto ao espelho, não sou mais o estranho do passado — sou um novo
 estranho no presente.

Almejado despertar e deixar o ventríloquo do caos partir.
Ninguém virá cortar as cordinhas.
Às vezes, é preciso sair da ilha e se encarar com a verdade que se julga, com a 
verdade que se enxerga — provar o gosto amargo das escolhas não feitas, das 
escolhas impostas pelo tempo, pelo ar, pelos momentos.

Sempre achei que a beirada fosse meu limite — até descobrir que sei ser oceanos.
Sei ser tranquilo, mas também sei ser um caos, devastador de beiradas, capaz de 
mudar repentinamente com o surgir da lua.

Sei ser muitas, e ao mesmo tempo seguir papéis, sustentar máscaras.
Mas hoje sei que também posso ser oceano — e poucos podem acessar.
Nadar é um dom que se aprende com o tempo.
E o tempo já passou, agora, os minutos que ficam, valem muito.



SOBRE DORES E AMORES

DE UM PAI PROFESSOR
Everton Ferreira Sales



18

Trago aqui um relato pessoal, uma visão dos impactos da pa-
ternidade e da não paternidade (que nomeio covardia). Importante ressal-
tar que essa classificação de covardia não é o resultado de um juízo da 
vida alheia, nem tão pouco signifique, necessariamente, que aqueles que 
agem como pais sejam heróis merecedores de pedestais.

Me recordo que passada a comoção do escutar dos primeiros ba-
timentos cardíacos de meu filho Eli, uma série de preocupações e obri-
gações se instalaram em minha mente, em meu jeito de ver e planejar 
minha vida dali por diante. Se antes eu vivia para o sucesso profissional, 
ser destaque nas empresas, ser reconhecido como exemplo, o “preto tipo 
A”, passava a ser o pai do Eli. Antes da continuidade de minhas lutas, era 
imperativo garantir as melhores condições para o desenvolvimento pleno 
de meu filho. E é assim que sigo desde então.

Faço parte dos pais que não convivem cotidianamente com o filho. 
Ele mora com a mãe, e tenho plena consciência de que o meu máximo é 
proporcionalmente pouco perto da rotina que ela vive. Reconhecer isso 
não é uma grandeza de caráter, é validar a realidade.

E dói. Dói a saudade, dói saber que perdi detalhes, gestos e mo-
mentos que só o dia a dia pode produzir. Todavia, o abraço de saudade, 
o olhar de cumplicidade, o “Ah, pai, eu te amo!” são balsâmicos e trazem 
ao meu coração e mente a certeza de que ele tem tido o necessário para 
se desenvolver. O sorriso, a inteligência, as traquinagens, o time de futebol 
preferido, a cor predileta, o jeito de pegar a colher, a letra, os amigos e pre-
ferências são escolhas dele, a partir da condição que entendo ser a obriga-
ção de todo pai lutar o quanto for necessário para disponibilizar aos seus 
filhos.

Nessa esteira, e do nosso ponto racial e ancestral, me dói muito 
mais ver filhos e filhas abandonados por seus pais. O quanto essa figura 
faz falta! Mães, me desculpem, vocês são essenciais – são irretocavel-
mente cruciais para os filhos, fato! Mas a figura paterna é de igual impor-
tância para as crianças e adolescentes. Tal qual não se “faz um filho” ape-
nas com mulheres, a educação plena e efetiva demanda a figura do pai. 
(Todas as vênias aos modelos diversos familiares; mesmo esses deman-
dam a cumplicidade dos genitores e/ou genitoras no desenvolvimento 



19

das crianças.)
É doloroso ver cotidianamente estudantes sem autoestima, com 

dificuldade de se perceberem bons o suficiente, porque, se o pai afastou-
-se e não quis participar, quem quereria essas crianças?

Na minha condição de pai, me vejo cotidianamente instado a ser o 
melhor possível, e parece que ainda não sou suficientemente bom (não, 
aqui não é uma tentativa de ganhar sua empatia; é, de fato, minha visão 
de responsabilidade que um pai deve ter). Ver o desenvolvimento do Eli, 
vê-lo lendo, escrevendo, tornando-se autônomo em diversas atividades 
gera um medo, mas orgulho e amor são maiores.

Já na minha condição de professor e pesquisador na área da edu-
cação, leio nas estatísticas, nas realidades de sala de aula, o motivo de 
grande dor: o abandono parental gera não só dor, mas cria cenários de 
sofrimentos múltiplos em crianças e adolescentes, um ciclo vicioso que 
tem passado de geração em geração.

Meu convite de reflexão para esse Dia dos Pais?
Se você é pai, seja, esteja e aja como pai – cuide, dê segurança, dê 

carinho, dê condições, dê limites. Enfim, ame!
A dor dos medos, angústias e dúvidas da paternidade são uma gota 

d’água perto da intensidade e do poder do “Eu te amo, pai” e da felicidade 
de ver a evolução de um filho ou de uma filha. Portanto, tornemo-nos uma 
sociedade de pais presentes, pais de fato, não por reconhecimento ou vai-
dade, mas por entender que somos primordiais para o fortalecimento de 
uma sociedade íntegra, justa, respeitosa e diversa.

Seja pai.



No Brasil, país em que
uma mulher é  morta

 ainda há dúvidas 
de que precisamos ter
uma ministra negra no STF?

 a cada 4 horas,

Gabriela Rabello de Lima



21

Caro senhor Presidente,
Escrevo-lhe essa carta aberta como um clamor de nossa nação à 

margem. Clamor de cada mulher que é assassinada nesse país e se torna 
estatística para os nossos índices de violência. Clamor de quem sobrevi-
veu a esse índice e entende que se o Brasil ratificou a Convenção de Belém 
do Pará (1994), por que o tema de violência de gênero ainda é visto como 
problema doméstico e não endêmico de Direitos Humanos? Como tratar 
temas complexos e interseccionais, se as nossas representantes, que po-
dem julgar decisões e pautas de relações complexas, encontram-se em 
uma escala de 1 para 10 neste Supremo Tribunal Federal? O que pensar 
sobre todas as mulheres que partiram antes que a tese de legítima defe-
sa da honra fosse considerada inconstitucional, somente em 2023 neste 
país? Em que pé se encontram as propostas de políticas de Estado, se o 
nosso Estado não se encontra representado na última instância de poder 
judiciário?

Como o senhor quer que a gente acredite e siga torcendo, se nem o 
mínimo que pensamos por reparação histórica, que já poderia ter sido fei-
to duas vezes, não foi cumprido para aumentar a representatividade nes-
ta instância tão crucial a diferentes povos? Em um país com mais de 54% 
da população negra, não ter se quer uma representante de uma ministra 
dessa população é considerar que o nosso Brasil é um país de todos?

 É triste pensar que o nosso povo, mais uma vez, pode ser usado 
como massa de manobra e, mesmo com as vozes do/as intelectuais, 
pesquisadore/as e influentes importantes de nossa época, o nosso cla-
mor por basta e nos escute ainda não chegou nesta sua decisão. Terceira 
decisão! Pedimos mais uma vez que, por favor, o senhor nos escute.

Não conseguir respirar e ser ouvido/a nesse país já se tornou um 
rito.

Que neste próximo rito não nos decepcione mais uma vez. Já que 
a troca de seis por meia dúzia já não é mais o mínimo que esperamos. Por 
favor, pedimos que a decisão seja feita em nome de um futuro para to-
da/o/es,

Cordialmente,



Isabella Vidal de Almeida

A aquilombagem crítica 

 como método 

de reexistência



23

No texto Aquilombar, Verbo Intransitivo: Experimentações 
Dialogadas entre Clóvis Moura e Beatriz Nascimento em Aquilombagem 
Crítica, Rosimeire Barboza da Silva e Gersiney Santos dissertam sobre a 
Aquilombagem Crítica (AC), uma proposta de ação ontológico-episte-
mológica, baseada na perspectiva discursiva crítica do uso da linguagem 
e dos textos, com vistas a reforçar a contribuição do pensamento de au-
torias negras para a intelectualidade brasileira (e até internacional). Impor-
tante salientar que o texto analisado faz uso da AC na escolha de termos 
linguísticos ao decorrer da obra. É por meio da AC que Rosimeire Barboza 
da Silva e Gersiney Santos deram mais um passo no projeto de restau-
ração ontológica afrodescendente: a (re)conexão voltada à reexistência 
(Souza 2009).

Os autores levam em consideração a polissemia de quilombo, pois, 
pode ser traduzido em formas igualmente múltiplas de ser e estar em lo-
cais (geográficos ou não) constituintes do mundo social. Devido a isso, os 
autores preferiram o termo reexistencias – conceito defendido por Ana 
Lúcia Silva Sousa (2009; 2011). Estes processos (de reexistência) ocorrem 
tanto no plano simbólico (de revitalização das estratégias ancestrais de 
resistência) quanto no plano material de contestação do projeto antine-
gro ou antinegritude (Pinho & Vargas 2016), cerne da formação social bra-
sileira (Moura 1959; 1994; 2001; Nascimento 1985; Souza 2017).

Mais do que nunca, a intelectualidade negra brasileira vem pensan-
do e trabalhando em interpretações robustas sobre a sociedade no País. 
Negras e negros, nas mais diferentes instituições e espaços de luta políti-
ca, têm apontado como funciona o alijamento do saber afrodescendente 
das genealogias que oficializam o que é ou não relevante – assim como 
quem deve ter ou não a consideração e a legitimação para falar e teorizar 
acerca das complexidades sócio-históricas nacionais. Dessa forma, se-
gue-se de grande importância salientar que intelectuais negros e negras 
sempre existiram, apesar dos processos de silenciamento e inviabilização 
que cercam a produção intelectual de pessoas negras. Em adição, os au-
tores percebem que as denúncias sobre as tentativas de apagamento de 
modos não colonizados de conhecimento encontram maior ressonância 
quando potencializadas por nomes críticos ao sistema de privilégios da 



24

branquitude (Cardoso 2010; 2014; Bento 2002), mas inconformados ante 
o desperdício do potencial que possui a experiência (Santos 2002).

Esse desperdício mencionado configura-se como epistemicídio. 
Segundo Silva e Pinho (2018), o epistemicídio é um mecanismo de apaga-
mento epistemológico de povos secularmente oprimidos que corrobora 
com o cenário de marginalização social que perpetua até a atualidade, 
interferindo, dessa forma, na visão de identidade da população afro-brasi-
leira, colocando o negro na posição de Outro-inferior e que “o impele à pro-
fecia auto-realizadora que referenda os termos da estigmatização ou o 
conduz à autonegação ou adesão e submissão aos valores da cultura do-
minante” (Carneiro, 2005, p. 277). No artigo, os autores ilustram maneiras 
epistemológicas de resgate de ontologias coletivas ancestrais, necessá-
rias para projetos consistentes de retomada de narrativas pavimentadas 
em estratégias de intervenção. A reflexão foi dividida em seis seções que 
perpassam a apresentação das figuras de Clóvis Moura e Beatriz Nasci-
mento em suas concepções sobre a noção de quilombo mais a inter-rela-
ção de seus construtos epistemológicos com a proposta transformacio-
nal da AC. Na primeira seção, os autores ofereceram um panorama parcial 
sobre o percurso intelectual de Clóvis Moura. Na segunda, voltaram-se à 
contribuição específica aos estudos dos quilombos e à perspectiva de 
Clóvis Moura cunhada como ‘quilombagem’. Na terceira seção apresen-
taram Beatriz Nascimento em seu esforço ontológico e epistemológico 
referentes à busca da amplitude do conceito de quilombo. 

Na quarta seção, são resgatados alguns dos debates que a pesqui-
sadora empreendeu para situar historicamente a organização social qui-
lombola. Na quinta parte, apresentaram uma experimentação dialogada 
entre o que poderia ser uma aproximação pertinente às concepções de 
quilombagem e quilombo localizadas na perspectiva da Aquilombagem 
Crítica (Santos 2019). Na sexta e última seção apresentaram estratégias 
conceituais promovidas no escopo da Aquilombagem 

Crítica voltadas à intervenção protagonista de Moura e Nascimento.



A falta de representatividade 

e os impactos sofridos 

ao longo da vida 
Jade Reis



26

Por muito tempo, a falta de representatividade foi a realida-
de de vários grupos sociais, principalmente da população negra. A falta do 
sentimento de pertencimento começa a se evidenciar na infância e pode 
ser percebida em diversas situações do cotidiano, desde a escassez de 
bonecas negras em uma loja de brinquedos, até a falta de profissionais 
em cargos de liderança. Estamos falando de uma fase da vida em que 
se espelhar em alguém que admiramos, faz parte do nosso crescimen-
to. Seja um artista, um atleta, um personagem ou até mesmo alguém da 
nossa convivência. O fato é que sempre estamos buscando referências e 
inspirações.   

A importância da representatividade negra na mídia 
A representatividade negra na mídia não pode ser limitada apenas 

a estereótipos criados a partir do ponto de vista da população branca. 
Um exemplo, são os atores negros, que constantemente são escalados 
para interpretar apenas personagens que transmitem imagens margi-
nalizadas, sexualizadas ou caricatas, sendo quase sempre ignorados das 
tramas centrais. Recentemente, foi lançado nos cinemas o Live Action de 
“A Pequena Sereia “- um clássico infantil, estrelado pela atriz Halle Bailey. 
Apesar de ter sido um sucesso e um símbolo de representatividade entre 
as crianças, a obra atraiu milhares de comentários racistas e repletos de 
ódio. O mesmo está acontecendo com a nova versão de Romeu e Julieta 
[iv]. Isso se deve ao fato de que tentativas de mudança desses cenários 
racistas acabam sendo vistas como ameaças aos espaços comumente 
ocupados por pessoas brancas ao longo da história, espaços esses que 
nos foram roubados.

Acesso à educação   
Quantas professoras e professores negros passaram pela sua vida 

acadêmica?  Provavelmente a sua resposta não se aproxima do número 
que você gostaria.  Esse cenário impacta diretamente na forma como ins-
tituições lidam com a educação antirracista nas escolas, ou melhor, em 
como a ignoram.  A criação de cotas raciais serve como uma forma de 
mudar esse cenário, mas sabemos que o processo é longo, afinal grande 
parte da população negra vive em condições tão precárias, que precisam 
dedicar grande parte do dia para se preocupar com necessidades urgen-



27

tes, como se alimentar, ter uma moradia e principalmente em sobreviver, 
tendo muitas vezes que deixar a educação em segundo plano. 

Representatividade negra no mercado de trabalho  
Ainda é baixo o número de profissionais negros em cargos de li-

derança. Segundo dados do PNAD, pelo Instituto Brasileiro de Geografia 
e Estatística, apenas 2,6% de homens negros conseguem chegar em 
cargos de liderança, diminuindo o percentual para mulheres negras, cor-
respondendo a 2,4%. Esses valores, chegam a ser três vezes mais baixos, 
se comparada a oportunidades de pessoas brancas, o que refletirá como 
impacto, não somente para a pessoa, mas também para futuras gera-
ções. Você provavelmente já deve ter entrado em um shopping e se dis-
traído enquanto observava quantas pessoas estavam naquele ambiente 
trabalhando e quantas estavam se divertindo.  Ou também ter entrado 
em um ambiente, em que caso você seja uma pessoa negra, era uma das 
poucas representantes naquele local.  

Tal observação, de forma alguma tem como intuito desmerecer 
ou desqualificar qualquer profissão exercida, mas sim traçar um paralelo 
entre as oportunidades que nos são negadas e em como isso reflete na 
falta de lazer e de tempo para se dedicar à projetos de desenvolvimento 
pessoal e profissional.  

O impacto negativo da falta de representatividade percorre o pro-
cesso de amadurecimento e muitas vezes resulta em consequências 
como insegurança, baixa autoestima, sentimento de incapacidade e 
vários outros. Um trauma na vida adulta quase sempre está relacionado 
com questões da infância, se você fizer uma breve visita ao seu passado, 
provavelmente poderá entender.   

Transformação   
Podemos dizer que avançamos muito ao longo dos anos, mas ain-

da é pouco perto do que nos foi tirado. Ativistas, projetos e organizações 
voltadas para a diversidade e inclusão são alguns agentes transforma-
dores dessa realidade que nunca nos coube. Organizações como o Le-
traPreta se comprometem em participar efetivamente do processo de 
transformação, com o propósito que não poderia ser diferente: lutar para 
que as próximas gerações se sintam representadas, acolhidas e capazes, 
assim como nossos antepassados lutaram por nós.



Homem com H

Ladylene Aparecida 



29

Para as gerações que cresceram, ainda crianças e ado-
lescentes, ouvindo e assistindo às performances de Ney Matogrosso, ele 
já faz parte da nossa história e está enraizado em nossa alma. “Ney é o 
Ney!”

Para muitos dessa época, o artista sempre foi um símbolo de arte, 
cultura e resistência.

Em plena ditadura militar, época em que a masculinidade rígida e a 
defesa de tradições opressoras eram consideradas qualidades, o jovem 
Ney seguia na contramão de tudo isso. Sua alma artística, carisma e sensi-
bilidade falavam mais alto, e seu “Sangue Latino” o levou por esse caminho 
— com muito orgulho — mesmo que isso o colocasse em confronto com 
as convicções de sua própria família.

E assim nasceu um dos maiores artistas da nossa geração¹…
Mas a história de hoje é sobre um jovem nascido e criado nos re-

dutos de Salvador — no coração que tentaram colonizar, mas que, com 
paixão e o sonho de liberdade, agora tem sua voz ouvida pelo mundo.

No Brasil nasceu a resistência, a cultura múltipla, multicultural… So-
mos mil vozes em uma só, mostrando não apenas nossa força, mas a fé 
de que podemos ser quem quisermos, onde quisermos – com todas as 
ressalvas e obstáculos que sabemos.

Naquela manhã, de mar batendo contra as rochas, Yago Savalla se 
preparava para mais um dia de atividade extracurricular — uma apresen-
tação para conseguir aqueles pontos extras na escola (quem nunca?). O 
que ele não esperava era o quanto estava predestinado a carregar o cora-
ção, a paixão e a resistência de uma geração que veio antes dele — uma 
geração que lutou para que a sua pudesse se expressar, ser admirada e 
não criticada, nos fazendo refletir sobre onde está a nossa força, nossa fé, 
nossa paixão por nossa amada LIBERDADE.

Com sua coreografia própria e marcante, sensível o suficiente para 
arrepiar até os últimos pelos da nuca, ele fez com que até os olhos mais 
secos se alagassem em lágrimas - e o coração batesse no ritmo da músi-
ca, no ritmo da sua performance.

Todavia, esse jovem não veio apenas reacender a chama das ge-
rações passadas - ele também despertou a paixão nos corações mais 

 ¹ Para saber mais sobre a trajetória desse artista incrível, basta assistir à cinebiografia dispo-
nível neste link: https://www.netflix.com/br/title/81754156



30

jovens, mostrando que a alienação pode sim ser nocauteada, que nossa 
cultura pode ser celebrada de todas as formas e pode ser reescrita sem 
perder sua essência.

Com isso, convido todos que, como eu, cresceram ouvindo Ney 
Matogrosso, Elza Soares, Renato Russo, Cazuza e tantos outros que en-
frentaram os dogmas da repressão, a fazerem com que nossas vozes se-
jam ouvidas.

Gritemos, então, até que não haja mais ar em nossos pulmões, e le-
vemos nossos filhos e jovens a gritarem junto, em uma única voz:

SOMOS RESISTÊNCIA. SOMOS MUITOS. SOMOS UMA LEGIÃO. SO-
MOS MOLHADOS E SECOS.



Não será um texto

sobre Amizade

Lucas Garcia Gomes



32

Manter laços de amizade no século XXI é um grande desafio. 
Tornamo-nos adultos cercados de metas a serem batidas, corridas indi-
viduais em que as chegadas nunca chegam e prioridades invertidas. Não 
estou vendo a chegada daqui.

Um relatório para entregar, uma matéria atrasada nos cursos em 
que nos inscrevemos. O silêncio se torna incômodo, e estamos sempre 
ocupando o tempo com alguma tarefa. 

A beleza da hiperprodutividade esconde uma rachadura na obra de 
arte.

Gosto de refletir sobre preços e valores: o preço do quanto está 
custando, o valor da importância em minha biografia — para essa trajetó-
ria que construímos e ainda construiremos.

 Preço de vida?
Buscando a paz com o ócio, me deparo com a ideia conflitante de 

ser produtivo e, ao mesmo tempo, de não entregar o que preciso nos pra-
zos que eu mesmo me imponho. As pazes estão em xeque.

Tenho lutado, como sempre, e perdido no fim para a ideia de ser 
menos — de que o tempo investido nos grãos de areia que caem não tem 
relação alguma com a produtividade. 

A beleza do que eu preciso fazer versus a beleza do que eu quero 
fazer.

Uma frase que negocia com meu ego, quando me reverto a um 
ser contemplativo e pensante: “Kant diz que ser livre é fazer o que não se 
quer”. 

É priorizar a razão e o dever em detrimento dos desejos imediatos. 
Perdi novamente.

Desculpe, Kant. No espaço que criei, um texto sobre amizade foi o 
que planejei, mas, no fim, entrego um diálogo interno. Segui meus desejos 
imediatos, apenas deixando as teclas me guiarem. Certo de que, do tem-
po que perpassou, fui produtivo.

 Venci?



Medo ou Respeito: 

A Delicadeza

de Criar um Filho

Lucas Garcia Gomes



34

Criar uma criança é olhar para alguém pequeno e perceber que 
cada gesto, cada palavra, cada ação carrega um mundo de significado. E, 
muitas vezes, nosso primeiro instinto é perder o controle. É humano. É fá-
cil reagir com dureza, com punição, como castigo — porque exige menos 
reflexão, menos maturidade. Mas é nesse instante que precisamos res-
pirar fundo e lembrar: estamos lidando com um ser em construção, que 
nos observa, que aprende com nossos gestos tanto quanto com nossas 
palavras.

A pergunta que fica é simples e profunda: nosso filho nos escuta 
por medo ou por respeito? O medo gera obediência, mas não gera cone-
xão. O respeito se constrói com paciência, presença e consistência. Ele 
nasce quando conseguimos colocar limites sem quebrar vínculos, quan-
do conseguimos guiar sem ferir, quando conseguimos errar e pedir des-
culpas, mostrando que o aprendizado vale para todos.

O castigo, qualquer que seja, ensina de verdade apenas se houver 
compreensão. Se precisarmos repetir a mesma correção várias vezes, 
talvez seja hora de refletir sobre nossa postura. Educação não é sobre pu-
nição; é sobre caminhar junto. É sobre mostrar que o respeito não é im-
posto, é conquistado a cada dia, em cada gesto, em cada conversa silen-
ciosa que temos com nossos filhos.

E, no fundo, educar é também se olhar no espelho. Erramos, esque-
cemos, repetimos velhos instintos, e tudo bem. O que importa é reconhe-
cer, tentar de novo, ser melhor amanhã do que fomos hoje. Porque criar 
um filho é, acima de tudo, aprender a ser humano — e é nesse aprendi-
zado mútuo que nasce o respeito verdadeiro, que transforma a relação e 
deixa marcas profundas na vida de quem amamos.

 



Quando o estigma 

se transforma em 

violência psicológica
Mauricio Silveira Cardoso² 



36

Durante a jornada acadêmica, minha presença como um dos 
poucos estudantes negros em um mar de rostos majoritariamente bran-
cos na universidade não era apenas notável, mas também profundamen-
te isoladora. Em salas onde a negritude era minimamente representada, 
éramos, na melhor das hipóteses, três ou quatro em uma turma de trinta. 
Este cenário se estendia ao corpo docente, onde, em um departamento 
com cerca de trinta professores, apenas um era negro. Tal desequilíbrio 
não apenas refletia a desigualdade sistêmica da sociedade, mas também 
reforçava a sensação de alienação e questionamento: “Este lugar é real-
mente para mim?”

Essa alienação era exacerbada por um sistema que privilegiava es-
tudantes — predominantemente brancos e de classes mais altas — com 
melhores desempenhos acadêmicos em processos seletivos para bolsas 
de iniciação científica e programas de intercâmbio, baseados em crité-
rios que, superficialmente imparciais, ignoravam as complexidades das 
desigualdades raciais e socioeconômicas.

A luta para equilibrar trabalho e estudo, uma realidade para muitos 
estudantes cotistas negros, encontrou um obstáculo significativo quando 
uma avaliação exigiu a participação em eventos acadêmicos programa-
dos fora do horário da disciplina cursada conflitando com minha atividade 
laboral, resultando em minha reprovação na disciplina. A negativa do pro-
fessor em oferecer uma oportunidade de recuperação, alegando desleixo 
da minha parte, e a subsequente falha dos órgãos administrativos da uni-
versidade em mediar o caso, revelaram uma insensibilidade alarmante às 
necessidades dos estudantes trabalhadores e cotistas.

A situação deteriorou ainda mais durante o regime remoto imposto 
pela pandemia de COVID-19. Atrasado para uma aula online devido a uma 
emergência familiar relacionada à COVID-19, fui recebido com agressões 
verbais pelo mesmo professor, que me acusou de negligência acadêmica 
e proferiu palavras que até hoje me deixaram marcas. A falta de compre-
ensão e a hostilidade aberta exacerbaram minha ansiedade e depressão, 
culminando na minha decisão de abandonar o curso. Essa situação se es-
tendeu durante cerca de dois anos e que mesmo com o suporte psiquiá-
trico e psicológico, questionei-me em desistir, faltando apenas um curso 

  ² Este relato foi revisado e utilizado como contribuição em capítulo em RABELLO DE LIMA, 
G; CARDOSO, M.S. (2025). Relatos de Experiências Institucionais como exercício pedagógico de en-
frentamento ao Racismo. In: Denise Fagundes Jardim. (Org.). Racismo e Luta por Reconhecimento. 
1ed .Porto Alegre: Editora CirKula,389-416.



37

para a minha diplomação. Lembro-me de questionar: e meus colegas que 
não podem arcar com esse suporte? 

Durante o primeiro ocorrido com esse docente, recorri ao setor de 
ações afirmativas da instituição. Todavia, mesmo com o setor com status 
de pró-reitoria, a palavra do professor, que era chefe de departamento e 
foi orientador de atuais servidoras e professoras novas dessa escola me 
proibiram de seguir um fluxo normal. A intervenção de professores ne-
gros, pessoas brancas aliadas e outros servidores conscientes das causas 
socio-raciais, reconhecendo assim a injustiça da minha situação, media-
ram uma solução com a administração superior, em que este foi um mo-
mento decisivo. A empatia e compreensão da minha experiência como 
estudante negro na universidade foram fundamentais para reverter uma 
decisão previamente inflexível, permitindo-me concluir o curso com dig-
nidade.



O que fica 

quando tudo passa?

Milena Gabriele Carvalho dos Santos



39

Fiquei me questionando durante está semana, na verdade, em 
muitos desses dias. Pensando, refletindo em como as notícias, as opini-
ões e os acontecimentos nos atravessam de infinitas formas…

A dor do outro sempre me incomodou e me fez me movimentar 
em diferentes fases da minha vida. Principalmente por querer ajudar de 
alguma forma, e tentar mesmo que na maior parte das vezes com apenas 
1% para fazer a diferença.

Acredito que dar nome às coisas fazem com que possamos iden-
tificar situações de vulnerabilidades, gerar debates funcionais e principal-
mente buscar soluções através de políticas públicas. Mas mesmo identi-
ficando tudo isso como identificamos a necropolítica e o racismo, muitas 
dessas dores nos atravessaram mais uma vez nessa semana.

É uma dor de impotência, fragilidade…

E quando mais uma vez, me pergunto, ou melhor nos perguntou:

O que fica quando toda essa violência passa?

Esse texto não é pra todo mundo, ele vem sem muitas explicações 
bonitas, repletas de estatísticas ou significados de termos, mas com mui-
ta força e resistência.

É acreditar que a educação é a base de tudo.

É a Força para continuarmos acreditando, lutando para que a po-
pulação que reside nas favelas seja vista, para que a população negra te-
nha seus direitos respeitados.

É a voz da resistência que se recusa a ser silenciada pela violência 
sejam elas quais forem.



40

Justiça social se constrói com políticas, com planejamento, com 
educação, e não com violência.

E o que fica mesmo quando tudo passa, somos nós, a população, o 
povo negro, a nossa cultura, a ancestralidade e a vontade de mudar mes-
mo que tenha sido respingado o sangue mais uma vez dos nossos (de to-
dos os lados).

A violência tenta desumanizar e apagar, mas a cultura, a ancestrali-
dade e a coesão do povo são o fundamento que a agressão não consegue 
destruir. É a prova de que a vida, a história e o valor continuam.

O que fica é a estratégia. Não é apenas a emoção que permanece, 
mas a convicção racional de que as ferramentas para a mudança são a 
educação e a política, o oposto exato da violência que se tenta combater.

Reconhecer a necropolítica, o racismo, é reconhecer que os direi-
tos não são iguais para todos, é ter a necessidade de falar sobre, é usar a 
comunicação, as nossas redes, e nos mantermos juntos.

O que fica é a conexão. A comunicação e o estar junto são a trin-
cheira de resistência, garantindo que a violência não se torne silêncio e 
que a dor seja transformada em pauta e ação coletiva.

O que fica mais uma vez é a essência inquebrável de um povo e a 
determinação daqueles que lutam por justiça.



Quando nada é seguro,

 tudo é possível!

Mychelle Dantas Alves



42

“Quando nada é seguro, tudo é possível! Tava aqui pensando 
nisso. Quando tu vive desde a infância na completa insegurança, alimen-
tar, de moradia, se realmente te amam, por que a qualquer momento po-
dem te abandonar (e fizeram), tu meio que se habitua.

Isso pode te levar a algumas reações. A minha é simplesmente 
continuar. Parece uma fé inabalável, um Jogo do Contente ingênuo de 
Pollyanna, mas é muito pelo contrário.

Noutro dia uma amiga me disse que se tivesse no meu lugar quan-
do perdi novamente “o chão”, tinha pirado. Eu não tenho esse espaço. E 
fico boba quando quem pode, sei lá, tem pra onde voltar, casa, carro, famí-
lia, concurso, se permite desesperar.

Igual quando ouço sei lá o que é positividade tóxica, meu bem ou é 
isso ou desviver. Então igual remédio pra doente crônico, é mantra afirma-
ção reza salmo incenso e oração querendo ou não.

Eu amo como a lógica, a racionalidade, se alinham no suposto so-
brenatural. Vai tocando a música de fundo, vai rolando a playlist milagrosa, 
o resto é com o cérebro, o milagre vem.

Mas daí não pode ser teimosa. Tem gente que pode, eu sei. Vai bro-
tar colo de algum canto.

“O que arde cura o que aperta segura!” Ouvia da mãe que ouvia da 
tia. E sigo com meus merthiolate que não mais arde. Então troco por água 
de coco, couve, fígado, pra equilibrar, x1x1 de Sereia, sacolé, e umas Mimo-
sas pra relaxar.”



Violência contra mulheres :
Enquanto estivermos
nas estatísticas,
Haverá luta!

Nathalia Ferreira³



44

Novembro foi marcado pela campanha 21 dias de ativismo 
pelo fim da violência contra mulheres. Até quando vamos precisar gritar 
“Nos salvem!”? Discutir incessantemente pela nossa segurança ou liber-
dade me lembra o quanto a sociedade falta avançar e sinceramente me 
pergunto se um dia vai, já que a violência contra mulheres, sobretudo ne-
gras, continua fazendo parte da realidade entre muitas de nós. 

 
Em 2017 assisti a uma apresentação de slam da Tawane Theodoro 

em que a poeta recitava: “Em pleno século 21, feminismo não deveria nem 
existir… É que mulheres não deveriam resistir tanto assim… Você acha que 
feminismo é exagero? Feminismo é desespero…”.

 
Cinco anos se passaram, mas esse texto é tão atual quanto os da-

dos dos últimos 12 meses, que mostram que 3,7 milhões de mulheres 
sofreram violência doméstica e que os casos de feminicídio aumenta-
ram 176%, sendo que, só em 2024, 63,6% eram mulheres negras. Como 
se esses números não fossem alarmantes o suficiente, mulheres negras 
correm um risco 1,7 maior de serem assassinadas, pelo simples fato de 
serem quem são.  A última terça-feira (25) foi marcada pelo Dia Interna-
cional para a Eliminação da Violência Contra as Mulheres, da Organização 
das Nações Unidas (ONU), e Brasília foi tomada pela Marcha das Mulheres 
Negras, que reuniu mais de 300 mil pessoas pedindo reparação histórica, 
o fim da violência e, se eu pudesse resumir, diria: “dignidade e respeito”.

Nós, mulheres negras, precisamos ser fortes, por nós mesmas e por 
aqueles que dependem da gente. Tudo é mais difícil e ainda somos mais 
vulneráveis em termos de violência. Isso é tão triste, ainda mais porque, 
mesmo existindo leis que deveriam nos proteger, milhares de homens nos 
agridem e saem pela porta da frente das delegacias, enquanto o que so-
brou de nós fica desamparadas, humilhadas e psicologicamente instável, 
tentando recomeçar, sem deixar de pensar que eles vão fazer isso com 
outras… Por isso, saímos e lutamos pela segurança das nossas e, quan-
do ouvimos histórias de mulheres que sofrem ou sofreram qualquer tipo 
de violência, é nosso dever como movimento ajudar. Mesmo que pareça 

 ³ Os dados são do Instituto de Pesquisa DataSenado – Pesquisa Nacional de Violência 

contra a Mulher, Pesquisa “Quem são as mulheres que o Brasil não protege?”, divulgado pela 

Câmara dos Deputados e Atlas da Violência 2025, divulgada pelo DACOR.



45

uma luta em vão, cada mulher, sobretudo negra, que se torna sobrevivente 
é motivo de comemorar por uma batalha vencida, mesmo que a guerra 
seja muito maior que nós, e sabemos disso. Por isso que, enquanto formos 
estatística, haverá luta! 



Bioética e conceitos

 de Saúde/doença:
a mitologia contida

nos Itans de Exu e Omolu

num conceito

decolonial

Rafaele Cristine Barcelos Ribeiro



47

A decolonialidade nos convida a libertar o pensa-
mento das lógicas coloniais, eurocentradas e hegemônicas que impu-
seram valores ocidentalizados, europeus e brancos como universais. No 
campo da saúde, torna-se necessário questionar a hegemonia do modelo 
biomédico moderno como única forma legítima de cura, de tratamento, 
ou, com notas de utopia, de se alcançar o que chamamos de “saúde”, en-
quanto estado humano.

Sustentada por um paradigma racionalista, mecanicista e univer-
salista, a biomedicina moderna dita e interfere, desde a sua consolidação 
enquanto hegemônica, em todos os processos e tomadas de decisão em 
saúde no mundo ocidental e nos ocidentalizados. Nela, no lugar da totali-
dade do ser, o que está em foco é o corpo, entendido como uma máquina, 
passível de fragmentação para ser compreendido e regulado.Com total 
influência dos contextos histórico, social, político e cultural que susten-
tam essa visão,  a doença é compreendida como um mal funcionamen-
to das engrenagens biológicas, um defeito interno. A cura, por sua vez, é 
entendida como o resultado de uma intervenção técnica e especializada 
conduzida por um profissional que domina o padrão da doença e seus 
protocolos de tratamento previamente estabelecidos.

Esse modelo se apresenta como científico, neutro e objetivo, mas 
expressa e sustenta uma visão de mundo que separa corpo, mente e am-
biente, desconsiderando a totalidade do ser e apagando dimensões so-
ciais, culturais, emocionais, espirituais e também processuais do adoeci-
mento. Sendo assim, acaba por produzir uma compreensão fragmentada 
e insuficiente da saúde, que privilegia o sintoma em detrimento da experi-
ência, o tratamento protocolar em lugar do cuidado e a técnica acima do 
encontro e da escuta. Ao isolar a pessoa da totalidade que a compõe, o 
modelo biomédico reduz o sujeito a objeto de intervenção, convertendo 
o cuidado em procedimento e a existência em dado clínico evidencian-
do um esgotamento ético e epistemológico diante da complexidade dos 
modos de adoecer e de viver.



48

Considerando os limites e lacunas da conceituação hegemônica 
em saúde, a disciplina “Bioética e conceitos de Saúde/doença: a mitolo-
gia contida nos Itans de Exu e Omolu num conceito decolonial”, dentro do 
programa de mestrado em Bioética, Ética aplicada e Saúde Coletiva da 
PPGBIOS, nos trouxe o contato com uma perspectiva de mundo cuja ló-
gica difere significativamente da ocidental. Ela nos convidou a conhecer, 
interpretar e compreender os itans de Exu e Omolu valorizando saberes 
ancestrais, populares e espirituais, não apenas como formas legítimas de 
cuidado, mas como modos eficazes e potentes de promover e conceitu-
ar saúde e , também reconstruir relações entre corpo, comunidade e na-
tureza. (aposta nesse modelo numa alternativa ao hegemônico)

Convidar tal cosmo-perspectiva para o ambiente acadêmico em 
saúde, nos possibilita lançar luz à insuficiência do modelo dominante, 
colocar em comparação (e, portanto, em questão) e tensionar uma sé-
rie de paradigmas já comentados anteriormente. Ao fazer isso, podemos 
entender que saúde é também território, ancestralidade, espiritualidade, 
corpo e coletividade, não apenas ausência de doença, mas sem parar por 
aí. Porque não é suficiente dizer que se trata do negativo da doença, é pre-
ciso apontar um caminho, não necessariamente uma definição. E, neste 
caminho, orgânico e processual, saúde é também, ou, principalmente, 
movimento e dança.

Nas religiões de matriz africana, como o Candomblé, Umbanda, 
Batuque, entre outras, o corpo e o espírito são indissociáveis, bem como 
o que se chama de mente. Saúde e doença são compreendidos em di-
mensões física, espiritual e social, relacionadas ao equilíbrio com os ori-
xás, com o axé,  com o ambiente e com a comunidade.

Compreender Exu em seus itans e, ao mesmo tempo, realizar um 
movimento de associar essa análise às discussões acerca de saúde e do-
ença encaminhou uma reflexão sobre como Exu acaba sendo visto como 
uma espiritualidade “ruim”, com influência de uma visão cristã, mesmo 
entre pessoas adeptas das religiões afro-diaspóricas. Os itans de Exu re-
velam que, muitas vezes, o que é percebido como oportunismo, maldade 



49

ou arrogância corresponde, na verdade, a uma busca por realizações pes-
soais profundamente conectadas com o estabelecimento de um bem-
-estar mental. Exu ensina também sobre a importância da obediência, 
da disciplina e da fé. Em várias passagens, ao respeitar o sagrado dentro 
de um processo hierarquizado, ele alcança o que poderíamos chamar de 
qualidade de vida.

Nesse contexto, os itans dos Orixás dentro da comunidade do can-
domblé são vividos todos os dias, em toda ritualística, através da obediên-
cia que se deve ao sagrado e, por consequência, à hierarquia representada 
pelo “pai/mãe de santo”. A obediência e o sacrifício são caminhos que nos 
levam ao bem estar, tanto na esfera individual quanto na coletiva.

Omolu é popularmente conhecido como o Orixá da doença, da 
varíola, aquele que deve ser temido porque traz a morte. Porém na nossa 
concepção Omolu mais uma vez nos convida a repensar disciplina e obe-
diência, sobretudo na esfera da humildade.

Em uma leitura decolonial, Omulu mostra que doença e deficiência 
não são castigos divinos, e não apenas convida, como convoca a comuni-
dade à inclusão. Em diversos momentos o simples ato de excluir Omolu, 
não em um contexto de corponormatividade, mas de simples desconhe-
cimento, trouxe consequências negativas para toda a comunidade. Logo, 
fica claro que o conceito social de deficiência, que a entende como uma 
construção resultante da interação limitadora imposta pela sociedade 
a indivíduos com determinadas características, se sobrepõe ao modelo 
biomédico ao ampliar a compreensão sobre o tema, evidenciando que o 
físico também não se separa do social nem da espiritualidade.

Outra questão relevante presente nos itans de Omolu, ainda que 
não diretamente abordada na disciplina, é o lugar da mulher na sociedade 
afro-diaspórica. O sexismo não é um sistema exclusivo do eurocentrismo, 
também esteve presente em África. Entretanto, a mitologia nos mostra 
que a mulher narrada nas cosmologias africanas ocupa um lugar que não 
é de submissão.



50

Quando, em um Itan, Nanã “abandona” Omolu, é trazido para a cena 
a possibilidade, e, por que não a necessidade, de pensar que o amor ma-
terno não é soberano e que esse amor pode se manifestar de outras for-
mas, como no caso, abrindo mão da sua maternidade para alguém que de 
fato deseje ocupar esse lugar e que o faria de uma melhor maneira.

Um corpo saudável é aquele que está em harmonia com seu ori, 
com a natureza e com sua ancestralidade. A doença pode ser compre-
endida como um desequilíbrio espiritual que se cura com banhos, rezas, 
ervas, oferendas e rituais capazes de restabelecer essa energia vital; ou, 
em certos casos, simplesmente com obediência e fé.

Essa outra maneira de pensar, sustentada por uma outra “cosmo-
-percepção” tensiona e questiona a hierarquia que toma a medicina oci-
dental como “ciência” e as práticas afro-brasileiras como “crendices”. Ao 
reconhecer o saber das religiões de matriz africana como conhecimento 
válido, restituem-se dignidade e legitimidade a corpos e culturas histori-
camente marginalizadas.

Nos terreiros, cuidar é ato político, comunitário e natural. A cura 
envolve o cuidado ao bem-estar coletivo, o acolhimento, a partilha de ali-
mentos, o respeito aos ciclos naturais e o cuidado com o outro. Isso vai 
contra a lógica individualista e fragmentada do sistema biomédico.

A caminhada no sentido a uma outro modo de vida, virtuoso, pos-
sibilita a construção de uma outra conceituação de saúde e doença. Esse 
movimento implica deslocar os olhares e chamar outras perspectivas de 
mundo para compor o campo do cuidado. Ao reconhecer nos Itans de 
Exu e Omolu caminhos de compreensão sobre o equilíbrio, a disciplina e 
a humildade, abre-se a possibilidade de reconstruir sentidos para a saúde 
que não se restrinjam à ausência de doença, mas que a compreendam 
como expressão da vida em movimento.

Os saberes das religiões de matriz africana, ao articularem cor-
po, espírito, comunidade e natureza, propõem uma ética virtuosa e uma 



51

epistemologia do cuidado fundada na coletividade, na ancestralidade e 
na reciprocidade. Essa cosmo-perspectiva desloca hierarquias e convo-
ca a academia a um exercício de escuta e diálogo com outras formas de 
conhecimento, reconhecendo nelas não o exótico ou o místico, mas o 
científico em outra linguagem.

Assim, questionando e tensionando os limites da racionalidade 
moderna e convidando a multiplicidade de modos de cuidado à saúde, as 
perspectivas não-colonizadas nos convidam a reencantar a própria ideia 
de saúde. Não mais um estado fixo a ser alcançado, mas um processo 
vivo, em movimento e em constante relação.



Quando a lei

 não basta.

Rayssa Novaes da Silva



53

No Brasil, até pouco tempo atrás, era permitido que meninas 
e meninos com menos de 16 anos se casassem em situações “excepcio-
nais”, como gravidez ou para evitar punições penais. Em 2019, a Lei 13.811 
finalmente proibiu o casamento infantil em qualquer circunstância. Um 
passo importante, sem dúvida. Mas, diante de tudo o que ainda se vive na 
realidade de tantas crianças e adolescentes, é impossível não pensar: será 
que basta uma lei?

Casar cedo nunca foi sobre amor ou maturidade. Foi, e continua 
sendo, em muitos casos, sobre desigualdade, vulnerabilidade e a ausência 
de escolhas reais. Quando a infância é interrompida, o que se perde não é 
apenas o direito de brincar, mas a possibilidade de sonhar com um futuro 
próprio. A escola, o corpo, o tempo, tudo é acelerado à força, e o resultado 
é uma vida que começa adulta antes de estar pronta para ser vivida.

A proibição legal veio tarde, mas ainda veio acompanhada de um 
silêncio social que persiste. Em comunidades vulneráveis, casamentos in-
formais continuam acontecendo, disfarçados de “uniões consentidas” ou 
“tradições familiares”. E é aí que mora o perigo: quando a cultura normaliza 
o que a lei proíbe, o ciclo de abuso se mantém, só que agora mais escon-
dido. Soma-se a esta realidade a movimentação legislativa mais recente, 
como o PDL 3/2025, que busca sustar diretrizes fundamentais para o 
atendimento humanizado de crianças e adolescentes vítimas de violên-
cia sexual.  Essa articulação legislativa deixa claro que não basta proibir: é 
preciso garantir atendimento, acolhimento, estrutura, ou de novo, a prote-
ção fica apenas no papel. E não dá pra ignorar que o peso dessa realidade 
recai, sobretudo, sobre meninas negras. São elas as mais afetadas pela 
pobreza, pelo racismo estrutural e pela naturalização da adultização pre-
coce. Em muitas narrativas sociais, a infância negra é abreviada. Meninas 
tratadas como mulheres antes do tempo, meninos vistos como adultos 
em corpos ainda em formação. A desigualdade de gênero, somada ao re-
corte racial, torna o casamento infantil não apenas uma violação de direi-
tos, mas também um reflexo cruel do racismo que ainda estrutura o país.



54

Falar sobre casamento infantil e sobre o risco de retrocesso nas 
políticas de proteção à infância é falar sobre infância roubada, sobre desi-
gualdade, sobre cor, sobre corpos que a sociedade insiste em amadurecer 
antes da hora. É falar sobre o tipo de país que ainda precisa de uma lei para 
dizer o óbvio: criança não casa. Criança vive, cresce, aprende, erra, desco-
bre...Se a lei mudou, mas a mentalidade não, e se as diretrizes de atendi-
mento são colocadas em risco, o que de fato mudou?



Beatriz Nascimento: Presente!

Somos Atlânticas,

 somos Ngola Djanga

Silene Felix da Silva 



56

Nascida em Aracaju, em 12 de julho de 1942, Beatriz Nasci-
mento foi uma mulher negra, nordestina, quilombola urbana contempo-
rânea, historiadora, pesquisadora, roteirista, poeta e ativista. Com uma tra-
jetória marcada pelo compromisso com a valorização da história do povo 
negro e dos saberes afro-diaspóricos; Beatriz dedicou sua vida a contar e 
reconstruir a memória do (a) negro(a) brasileiro(a) como protagonista de 
sua própria existência e resistência.

No último dia 10 de julho, o Sesc Pompeia recebeu um evento mar-
cante para a memória negra brasileira: o relançamento da obra “Eu Sou 
Atlântica – Lugares e Rotas de Beatriz Nascimento,” escrita pelo magnífico 
doutor em Antropologia Alex Ratts, que esteve presente no local. A aber-
tura contou com presenças potentes; a escritora Conceição Evaristo, que 
falou sobre o legado e a importância de Beatriz e fez uma linda homena-
gem ao declamar o poema que lhe dedicou: “A Noite Não Adormece nos 
Olhos das Mulheres”. A da filha de Beatriz, Bethânia Nascimento Freitas 
Gomes, enviou um vídeo emocionante, explicando o legado de sua mãe 
e sua atuação no Movimento Negro Unificado (MNU).

A programação de 10 a 12 de julho de 2025 foi uma correaliza-
ção da Editora Oralituras, da Fundação Rosa Luxemburgo e do autor Alex 
Ratts, com produção associada do Núcleo Coletivo das Artes Produções. 
A curadoria é assinada por Maitê Freitas e Rita Teles, criadoras com atua-
ção voltada à valorização da memória, das artes e das histórias negras. A 
publicação da biografia de Beatriz Nascimento é mais que um resgate: é 
um gesto de reverência e continuidade do pensamento de uma das maio-
res intelectuais negras do Brasil. Entre suas maiores contribuições está a 
ressignificação do conceito de quilombo. Para Beatriz, os quilombos não 
eram apenas espaços de fuga do sistema escravocrata, mas territórios de 
reinvenção da humanidade, de organização social, política e cultural.

Na potência do texto “Uma história feita por mãos negras”, Beatriz 
desafia a historiografia tradicional e propõe um olhar negro, ancestral e 
coletivo para a construção da memória. Para ela, o corpo negro é arquivo, 
é território e é linguagem. Sua escrita é atravessada por uma sensibilida-
de profunda e por um compromisso ético com a vida de seu povo. Esse 
compromisso transborda também em sua atuação como roteirista do 



57

documentário “Ôrí” (1989), dirigido por Raquel Gerber — obra fundamen-
tal para entender o movimento negro no Brasil e as conexões entre identi-
dade, ancestralidade e política.

Além de historiadora, Beatriz foi poeta. Uma poeta de águas pro-
fundas, cujos versos ainda estão sendo descobertos. Como destacou 
Conceição Evaristo durante o lançamento de Eu Sou Atlântica, há muitos 
poemas inéditos de Beatriz esperando para serem revelados ao público. 
Sua escrita poética percorre cartas, cadernos e manuscritos guardados 
com zelo, compondo um acervo que pulsa ancestralidade e afeto.

No prefácio da obra, a filósofa e ativista Sueli Carneiro descreve a 
presença de Beatriz com imagens que encantam: “Tive o privilégio de as-
sistir à célebre conferência de Beatriz na Quinzena do Negro na USP, em 
1977, evento organizado pelo pesquisador Eduardo Oliveira e Oliveira. Lá 
estava ela, vestida de dourado, parecendo uma manifestação de Oxum 
em terra, audaciosa nas ideias, bela na imagem, altiva na interlocução. 
Um momento mágico de afirmação de uma mulher negra como sujeito 
do conhecimento sobre o seu povo. Um momento mágico de sabedoria 
e sedução, de elegância e perspicácia como se estivéssemos num ritual 
yorubá de culto ao poder feminino.”

Se estivesse viva, Beatriz Nascimento completaria 83 anos neste 
mês de julho. Sua voz, no entanto, segue necessária, viva e pulsante. Ela foi 
assassinada em 28 de janeiro de 1995, no Rio de Janeiro, vítima de femi-
nicídio. O autor do crime, Antônio Jorge Amorim Viana, alegou que Beatriz 
havia aconselhado sua companheira, Áurea Gurgel da Silveira, a terminar o 
relacionamento, devido à violência doméstica que sofria. A leitura de seus 
textos é mais do que um ato de conhecimento: é uma travessia. É reen-
contro com o mar Atlântico como ponte, não como abismo. É conexão 
com as epistemologias negras, com os saberes dos quilombos e com a 
força política da memória. 

Ler Beatriz é deixar-se atravessar por oceanos de história, poesia 
e coragem. Sua Atlântica nos chama. E o chamado é urgente. Recomen-
do também a leitura Interseccionalidades: pioneiras do feminismo negro 
brasileiro (Pensamento Feminista Brasileiro), organizado por Heloisa Bu-



58

arque de Hollanda — uma coletânea de textos dedicados às precursoras 
do debate sobre as especificidades das relações entre gênero e raça: Lélia 
Gonzalez, Beatriz Nascimento e Sueli Carneiro.



A Fé é o alicerce 

da vida!

Suellen Andrews Machado



60

Foi com essa frase que a escola de samba unidos do sal-
gueiro iniciou seu samba-enredo trazendo elementos que aborda a pro-
teção espiritual e seus diferentes aspectos ao longo da história e em di-
ferentes culturas reforçando a herança africana na cultura popular com 
figura de Seu Zé, uma entidade protetora que ilumina o morro e oferece 
socorro aos necessitados.

Essa referência é uma homenagem às tradições afro-brasileiras e 
à espiritualidade que se manifesta através de rituais e crenças populares, 
como a macumba e a mandinga. Destaca a importância do terreiro como 
um espaço sagrado de resistência e proteção.

 A letra menciona elementos como o gongá, o alguidar, a pemba e 
o patuá, que são símbolos de práticas religiosas afro-brasileiras. Esses ele-
mentos são utilizados para afastar o mal e garantir a segurança dos que 
pertencem à comunidade, referenciando a crença ancestral e reforçando 
os elementos existentes, algo importantíssimo para a cultura afro-brasi-
leira e seu povo preto e de axé.

A definição de IA define que Fé é a crença profunda na existência 
de algo, uma convicção na veracidade de ideias ou seres, muitas vezes 
sem evidências concretas, mas que se manifesta como confiança, espe-
rança e fidelidade. Pode referir-se a um sentimento pessoal, a um sistema 
de crenças religiosas, à confiança depositada numa pessoa ou na sua ca-
pacidade, ou até a um princípio de ação e poder que motiva a seguir os 
ensinamentos e exemplos de uma divindade. Fé é acreditar em um futuro 
melhor, saber que está trilhando um bom caminho que vai ficar tudo bem 
que vai dar certo e tudo está e estará no controle é realmente acreditar no 
impossível ou no seu possível… É uma ação involuntária quando nos com-
padecemos diante de uma tragédia, dos inúmeros pedidos de orações e 
até mesmo diante da morte

“Que tenha uma boa passagem” … “
 “Que a luz e a força dos guias espirituais amparem sua dor”
 “Que os orixás tragam força e serenidade neste momento de luto”

O Senhor está perto dos que choram. Que o Espírito Santo traga 
consolo e que a paz de Jesus envolva seu coração”. Mensagens de acalen-
to e força para seguir mesmo diante daquele momento difícil estes são 
um dos inúmeros momentos delicados mais em que a fé se mostra pre-
sente em suas diversas maneiras.

“ A fé é crua e bonita… Crua porque, para tê-la precisamos passar 
pelas provações diárias, e bonita porque as provações nos fazem crescer 
e chegar ao topo do autoconhecimento, do amor, da maturidade e, princi-
palmente, da felicidade plena”. 



O combate 
ao racismo linguístico

é inadiável

Thainá Rocha da Silva



62

Expressões racistas causam desconforto porque não se trata 
somente de palavras. Palavras não são racistas, pessoas são.

Por trás de uma expressão racista existem ideologias discrimina-
tórias que são construídas na intenção de humilhar e inferiorizar alguém 
por pertencer a um grupo social que a sociedade estruturalmente me-
nospreza e oprime. O racismo linguístico contra pessoas negras mora na 
intenção do racista em inferiorizar, animalizar e humilhar a sua vítima, o 
que é nítido quando percebemos que grande parte dessas expressões 
colocam pessoas negras em lugares de desumanização, ou seja, no lugar 
de objetos ou animais, ou em posição de oposto ao que é bom, positivo e 
belo.

De acordo com o linguista Gabriel Nascimento, o racismo linguís-
tico é a relação entre linguagem e racismo, uma forma sistemática de 
opressão que se fundamenta na língua. Essa violência é percebida não 
somente em expressões racistas, mas também na estigmatização de fa-
lares de grupos minoritários, no sucateamento da educação pública – o 
que impactam o ensino do Português e outras línguas – e no apagamen-
to das influências das línguas africanas no português falado no Brasil, por 
exemplo.

Palavras que oprimem têm esse efeito por carregarem ideologias 
preconceituosas, em que pessoas racistas transformam a língua e a lin-
guagem como formas de materializar seu preconceito. Logo, para além 
de questionar a problemática de usar determinados termos, o combate 
ao racismo linguístico também necessita do combate ao racismo como 
um todo, especialmente o estrutural, que atua na normalização das for-
mas de violência contra pessoas negras, inclusive na linguagem.

A língua é muito mais do que encontramos em dicionários e gra-
máticas, ela é cultura e identidade. Ela pode ser fonte de opressão mas 
também forma de resistência. O combate ao racismo linguístico é uma 
tarefa diária e inadiável, e nós devemos lutar contra toda forma de opres-
são de oprimir nosso povo.



28 de outubro de 2025:

necropolítica e o 

genocídio  nas favelas

do Rio de Janeiro.

Thaís Santana da Conceição



64

No dia 28 de outubro de 2025, o Rio de Janeiro foi palco de 
uma das operações policiais mais letais de sua história recente. A ação 
nos complexos da Penha e do Alemão resultou em ao menos 64 mortos, 
segundo registros da imprensa formal, superando todas as operações 
anteriores no estado. O Portal de comunicação Voz das Comunidades, 
veículo de informação composto por moradores de favelas e periferias 
do Rio de Janeiro, contabilizou 140 mortos, mais do que o dobro do divul-
gado pela imprensa tradicional. Moradores das comunidades relataram 
tiroteios que se estenderam por horas, bloqueios de vias, corpos deixados 
em áreas de mata e um clima de guerra urbana.

Esses dois conjuntos de dados, o “oficial” e o comunitário, indicam 
que não se tratou apenas de uma operação localizada de combate ao cri-
me, mas de uma atuação intensa e generalizada, em que a lógica de “inva-
são” de favela convergiu com a da militarização e da letalidade extrema. 
Esses episódios revelam o funcionamento cotidiano de um Estado que 
administra a morte como política estatal. Nas favelas e periferias, a vio-
lência não é exceção, é regra, é método. O discurso da “guerra às drogas” 
serve como justificativa moral e jurídica para a produção constante de 
mortes. Em cada incursão, o Estado reforça a mensagem de que há vidas 
que valem menos, corpos que são descartáveis e territórios que podem 
ser sacrificados em nome da “ordem”.

Essa lógica é o que Achille Mbembe (2003) define como necropolí-
tica: o poder de decidir quem pode viver e quem deve morrer. O autor ex-
plica que a soberania moderna se expressa, em sua forma mais extrema, 
quando o Estado reivindica o direito de matar em nome da segurança, da 
civilização ou da paz. Nas favelas do Rio, a necropolítica se materializa na 
militarização dos territórios, na criminalização da pobreza e na indiferen-
ça diante dos mortos. São zonas de exceção, espaços onde a Constitui-
ção parece suspensa e onde o poder policial atua sem responsabilidade 
ou limite.

Essa necropolítica é herdeira direta da biopolítica descrita por Mi-
chel Foucault (1979). O filósofo francês mostrou que, a partir do século 
XVIII, o poder deixou de se exercer apenas pelo direito de matar, passando 
a se organizar em torno da ideia de “fazer viver e deixar morrer”. A biopo-



65

lítica é, portanto, a administração da vida, mas também a autorização da
morte daqueles que não se enquadram nos critérios de utilidade 

e normalidade social. No Brasil, essa fronteira entre o “fazer viver” e o “dei-
xar morrer” se traduz em linhas de cor, renda e território. O Estado inves-
te em vida nas zonas brancas e abastadas, enquanto administra a morte 
nas áreas negras e pobres. É nesse ponto que a biopolítica se converte em 
necropolítica, quando o direito de viver passa a ser distribuído de forma 
desigual e a morte se torna uma forma de governo.

O contraste entre o tratamento dado às favelas e às zonas ricas ex-
plicita essa desigualdade. Nas comunidades, helicópteros atiram de cima, 
blindados destroem casas e corpos são recolhidos sem identificação, 
quando são recolhidos. Já em bairros como a Faria Lima ou o Leblon, onde 
também circulam armas e práticas ilegais, o Estado age com cautela, 
mandado judicial e garantias processuais. A diferença não está na presen-
ça de armas, mas na cor e no CEP dos envolvidos. O que em um território 
é massacre, em outro é operação de rotina.

A Constituição Federal de 1988, em seu artigo 5º, assegura o direito 
à vida, à igualdade e à dignidade da pessoa humana. Mas, diante desses 
episódios, torna-se evidente que tais direitos são aplicados de modo se-
letivo. A favela permanece sendo o espaço onde o Estado experimenta 
seus limites, onde a legalidade é substituída pela exceção e onde a morte 
é normalizada como instrumento de governo.

Essas operações não apenas violam direitos humanos, mas tam-
bém corroem a própria legitimidade da democracia. A segurança pública, 
em uma sociedade democrática, deveria significar proteção da vida e não 
a gestão do medo. Quando o sangue se torna o preço da estabilidade, o 
Estado abdica de sua função ética e transforma a cidadania em privilégio.

O que se desenha, portanto, é a continuidade de uma política que 
decide quem merece viver e quem pode ser eliminado e que chama isso 
de segurança. O desafio é romper com essa lógica e recolocar a vida, so-
bretudo a vida negra e periférica, no centro do projeto democrático.



Férias?

 Nosso corre

 sempre foi outro!

Viviane Resende Alves 



67

Já parou pra pensar que nós enriquecemos a Europa?

Pois foi! Exatamente assim!

O tráfico de pessoas escravizadas e a exploração das riquezas das 
colônias  possibilitaram o acúmulo de capital jamais experienciado pelas 
superpotências da época. Assim, o “trabalho” não remunerado de pesso-
as negras foi crucial para o enriquecimento que se desdobrou na indus-
trialização/mecanização da Europa.[1][2]

Sim, na corrida do dinheiro pelo dinheiro, eles largaram na frente! O 
trabalho injusto, inglório e desumano nas colônias possibilitou que pesso-
as livres se tornassem assalariadas do outro lado do atlântico. Mas nem 
tudo são flores, essas pessoas viveram outros tipos de exploração e desu-
manização, rebelaram-se, e garantiram direitos.

Não preciso te lembrar o lugar das pessoas negras no mundo en-
quanto a Inglaterra concedia férias aos trabalhadores industriais pela pri-
meira vez,  em 1872, preciso? Lá, já libertos, trabalhavam nas indústrias e 
acompanharam a onda. Em Áfrika- apesar do tráfico transatlântico ser 
proibido em alguns países desde 1807 – estávamos ainda em luta pela re-
sistência ao comércio escravista, e à expansão do colonialismo em nos-
sas terras. Por aqui ainda estávamos escravizados, focados em outra luta, 
a da libertação.

Contextos diferentes… Lutas diferentes!

No Brasil o direito às férias só chegou – em forma de projeto – em 
1924 para funcionários  de indústrias, comércio e bancos. Acho que tam-
bém não preciso te lembrar que não fazíamos parte de nenhum destes 
grupos.

Parece que faz séculos, mas na verdade foi ontem, e se você olhar 
através do nosso olhar, de um olhar petrificado, o olhar do Letra, 1924 foi 



68

apenas 36 anos após o ato final que determinou o fim da escravização no 
Brasil, ou seja, o povo preto não ocupava esses lugares.

A reflexão aqui é que, da mesma forma que lutas feministas gene-
ralizadas  não alcançam as realidades vividas por mulheres negras perifé-
ricas (evidenciando a ramificação necessária por um feminismo negro 
diferente de um feminismo branco), muitas questões de classe também 
não alcançam nosso povo.[3]

As políticas trabalhistas implementadas por Getúlio Vargas nas dé-
cadas de 1930, 1940 e 1950 – direcionadas aos trabalhadores formais – 
como a carteira de trabalho, o salário mínimo, férias e licença-maternida-
de não chegaram à maioria da população negra porque estavam, e ainda 
estão, na informalidade.

O nosso corre era, e continua sendo outro!

O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) aponta que, 
apesar de ser maioria da população, o povo negro-brasileiro ganha 61% 
menos que o povo não-negro empregado. Diz também que os postos de 
trabalho informais são ocupados majoritariamente por pessoas de pele 
negra. E diz mais: pessoas de pele clara têm mais facilidade de serem es-
colhidas quando o quesito é empregabilidade.[4]

Dinheiro e trabalho estão diretamente relacionados aos padrões 
de vida e à distribuição de rendimentos. Um povo que ganha 61% menos, 
e que está majoritariamente “empregado” em atividades informais não 
está, em sua maioria,  viajando para o exterior nas suas férias… Não está 
viajando entre estados do próprio país… Não está viajando! Não está nos 
clubes privados, em resorts, velejando, ou curtindo seu tempo ocioso… 
Não está de férias!

O conceito de Férias é um fenômeno social que não nos atende. 
E é claro que não estamos aqui falando dos negros bem-sucedidos que 
fazem parte do seu restrito ciclo pessoal. Estamos falando de 56% da po-



69

pulação brasileira, da maioria!

Metade das pessoas negras que você conhece está confortável fi-
nanceiramente? Curtindo férias?

A realidade velada (assim como o racismo no Brasil) é que a maioria 
das pessoas negras estão em subempregos, lutando para apenas pagar 
suas contas, e isso não é por falta de esforço ou porque são preguiçosos 
como defendem os meritocratas. É resultado de um país que nos retirou 
da senzala e nos jogou à sarjeta. Sem respeito, sem direitos!

Implica dizer que, na desumana luta capitalista, largamos em últi-
mo lugar, e estamos, há 137 anos, tentando furar a bolha… Tentando existir 
para além de resistir… Tentando usufruir da equidade… Tentando, final-
mente, sair de férias!




